
MUTIARA  

Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia  
Vol. 4, No. 1, Januari 2026  
e-ISSN 3025-1028 
Available at: https://jurnal.tiga-mutiara.com/index.php/jimi/index 
 

 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|17 

Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi 
Ilmu dan Nilai Spiritual 

 

*Jimi Harianto¹, Dinda Mufida², Reni Aryani³, Zahra Saputri⁴ 

1,2,3,4Sekolah Tinggi Keguruan dan Ilmu Pendidikan Al Islam Tunas Bangsa 

E-Mail: jimiharianto@stkipalitb.ac.id1; ddindasyam@gmail.com2; 

reniaryani@gmail.com3; zahrasaputri786@gmail.com4 

  

Abstract 

Islamic Religious Education in higher education frequently experiences a reduction of 

meaning due to the separation between the mastery of empirical sciences and the cultivation 

of spirituality, resulting in its position being perceived as a complementary course with 

limited integration into other academic disciplines. This condition raises both conceptual 

and practical issues regarding how to design a model of Islamic Religious Education that 

systematically, applicatively, and contextually integrates scientific knowledge and 

spirituality within contemporary higher education. This study aims to formulate such an 

integrative framework through a qualitative approach based on an in-depth literature review 

of books, journal articles, and research findings, which are analyzed thematically and 

conceptually. The results identify three main strategies: the development of an 

interdisciplinary curriculum that internalizes ethical–tawhidic values within professional 

sciences, the implementation of value-based pedagogy that connects spiritual concepts such 

as as-sidq and al-amanah with real-life case studies, and the strengthening of campus 

culture that supports value internalization through co-curricular activities and community 

service. The synthesis of findings indicates that this integrative model has the potential to 

enhance students’ moral awareness, spiritual resilience, and ethical decision-making 

capacity in responding to the dynamics and complexities of modern life. The conclusion 

emphasizes that the integration of scientific knowledge and spirituality in Islamic Religious 

Education is not merely a curricular supplement, but a strategic necessity in higher 

education. The novelty of this study lies in the formulation of a conceptual framework that 

positions spirituality as an overarching paradigm that provides meaning, direction, and 

ethical responsibility for the entire structure of knowledge, while offering an applicative 

model to overcome the dichotomy between secular science and religion in order to produce 

graduates with strong character, reflective capacity, and a commitment to social 

responsibility. The theoretical and practical implications of this model are expected to serve 

as a reference for academic policy development and innovation in Islamic Religious 

Education learning that is adaptive to global challenges and responsive to the needs of 

students across contemporary interdisciplinary fields in a sustainable, transformative, and 

contextually Islamic humanistic value-based manner.  

 

Keywords: Integration; Spirituality; Interdisciplinary. 

 

 

 

mailto:jimiharianto@stkipalitb.ac.id
mailto:ddindasyam@gmail.com
mailto:reniaryani@gmail.com
mailto:zahrasaputri786@gmail.com


Jimi Harianto, Dinda Mufida, Reni Aryani, Zahra Saputri:  
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|18 

Abstrak 

Pendidikan Agama Islam di perguruan tinggi kerap mengalami reduksi makna akibat 

pemisahan antara penguasaan ilmu empiris dan pembinaan spiritualitas, sehingga posisinya 

cenderung dianggap sebagai mata kuliah pelengkap yang kurang terhubung dengan disiplin 

keilmuan lain. Kondisi tersebut menimbulkan persoalan konseptual dan praksis mengenai 

bagaimana merancang model Pendidikan Agama Islam yang mampu mengintegrasikan 

keilmuan dan spiritualitas secara sistematis, aplikatif, serta relevan dengan konteks 

pendidikan tinggi kontemporer. Penelitian ini bertujuan merumuskan kerangka integrasi 

tersebut melalui pendekatan kualitatif berbasis kajian literatur mendalam terhadap buku, 

artikel jurnal, dan temuan penelitian yang dianalisis secara tematik dan konseptual. Hasil 

kajian menunjukkan tiga strategi utama, yaitu pengembangan kurikulum interdisipliner yang 

menginternalisasi nilai etika-tauhid ke ilmu profesi, penerapan pedagogi berbasis nilai yang 

mengaitkan konsep spiritual seperti as-sidq dan al-amanah dengan studi kasus nyata, serta 

penguatan kultur kampus yang mendukung internalisasi nilai melalui kegiatan kokurikuler 

dan pengabdian kepada masyarakat. Sintesis temuan mengindikasikan bahwa model 

integratif ini berpotensi meningkatkan kesadaran moral, ketahanan spiritual, serta 

kemampuan pengambilan keputusan etis mahasiswa menghadapi dinamika dan 

kompleksitas kehidupan modern. Kesimpulan penelitian menegaskan bahwa integrasi 

keilmuan dan spiritualitas pada Pendidikan Agama Islam bukan sekadar tambahan kurikuler, 

melainkan kebutuhan strategis pendidikan tinggi. Kebaruan karya ilmiah ini terletak pada 

perumusan kerangka konseptual yang menempatkan spiritualitas sebagai paradigma payung 

yang memberi makna, arah, dan tanggung jawab etis bagi seluruh bangunan ilmu, sekaligus 

menawarkan model aplikatif untuk mengatasi dikotomi antara ilmu sekuler dan agama guna 

membentuk lulusan berkarakter unggul, reflektif, dan berorientasi pada tanggung jawab 

sosial. Implikasi teoretis dan praktis dari model ini diharapkan menjadi rujukan 

pengembangan kebijakan akademik serta inovasi pembelajaran PAI yang adaptif terhadap 

tantangan global dan kebutuhan mahasiswa lintas disiplin keilmuan kontemporer 

berkelanjutan dan transformatif berbasis nilai humanistik Islami kontekstual.  

 

Kata-kata Kunci: Integrasi; Spiritualitas; Interdisipliner.  

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan Agama Islam (PAI) di perguruan tinggi menghadapi tantangan struktural 

berupa dikotomi keilmuan yang memisahkan pengetahuan empiris dari nilai spiritual1. 

Fenomena ini terlihat nyata dalam implementasi kebijakan Merdeka Belajar-Kampus 

Merdeka (MBKM), di mana mata kuliah agama kerap ditempatkan sebagai pengiring 

(supporting course) dalam struktur kurikulum yang menekankan kompetensi teknis.2 

Akibatnya, terjadi kesenjangan antara penguasaan ilmu profesi dengan kerangka etis-

 
1 Nur Ali, “Integrating science and religion in the curriculum of Indonesian islamic higher education: 

A Case study of UIN Malang,” International Journal of Innovation, Creativity and Change 13, no. 9 (2020): 

948–960, https://repository.uin-malang.ac.id/6216. 
2 Cahyudi Prima et al., “Integration of the Merdeka Curriculum with Islamic Education Values in 

Pesantren Learning: A Case Study,” TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education 12, no. 2 (2025): 

207–216, https://ejournal.upi.edu/index.php/tarbawy/article/view/92470. 



MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 4, No. 1, Januari 2026 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|19 

spiritual untuk menyikapi tantangan kontemporer seperti disrupsi digital, krisis ekologi, dan 

polarisasi sosial.3 

Wacana integrasi ilmu dalam pendidikan Islam terus berkembang, dengan konsep 

seperti integrasi-interkoneksi dan pendekatan sains berbasis tauhid menjadi bagian dari 

diskursus akademik.4 Namun, implementasi operasionalnya di tingkat kurikuler, pedagogi, 

dan kultur kampus masih bersifat parsial dan belum membentuk ekosistem yang koheren.5 

Kajian-kajian terdahulu banyak berfokus pada evaluasi pembelajaran dalam kelas PAI atau 

dampaknya pada aspek afektif mahasiswa,6 namun masih terbatas dalam menyajikan 

kerangka konseptual yang aplikatif dan komprehensif untuk mengintegrasikan spiritualitas 

sebagai paradigma inti (core paradigm) di seluruh lini ekosistem pendidikan tinggi.  

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk merumuskan model 

integrasi ilmu dan spiritualitas dalam PAI yang kontekstual dan sistematis di perguruan 

tinggi. Rumusan masalah yang diajukan adalah: Bagaimana merancang model integrasi 

keilmuan dan nilai spiritual dalam PAI yang efektif dan aplikatif di seluruh ekosistem 

pendidikan tinggi? Secara spesifik, tujuan penelitian adalah untuk menyusun sebuah 

kerangka operasional yang mencakup aspek desain kurikulum, pedagogi transformatif, dan 

pembangunan kultur kampus yang holistik.  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metodologi penelitian kualitatif berbasis studi literatur 

(library research) untuk menganalisis konsep integrasi ilmu dan nilai spiritual dalam 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di perguruan tinggi. Pendekatan ini dipilih karena sesuai 

dengan sifat penelitian yang bersifat eksploratif konseptual, yang bertujuan memahami 

konstruksi teoretis dan merumuskan model integratif daripada menguji hipotesis empiris.7 

Studi literatur memungkinkan penelusuran mendalam terhadap perkembangan konseptual, 

 
3 Diwani Elfarisyah et al., “Islamic Religious Education Curriculum and Strengthening Religious 

Moderation in Indonesia,” JCGCS: Journal of Contemporary Gender and Child Studies 3, no. 1 (2024): 154–

164, https://zia-research.com/index.php/jcgcs/article/view/276. 
4 Akbar Sani dan Muh Wasith Achadi, “The Concept of Ta’dib Al-Attas and its Relevance to the 

Implementation of the ISMUBA Curriculum,” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam 8, no. 1 (2025): 

50–66, https://jurnal.unissula.ac.id/index.php/tadibuna/article/view/47059. 
5 Imron Rossidy et al., “The Concept and Implementation of Islamic Integrated Education at Ar-

Rohmah Islamic Boarding School Hidayatullah Malang,” Didaktika Religia: Jurnal of Islamic Education 11, 

no. 1 (2023): 73–98, https://jurnalpascasarjana.iainkediri.ac.id/index.php/didaktika/article/view/3367. 
6 Nurjayanti, Deci Ririen, dan Susilawati, “The Effect Of Spiritual Quotient On Students’ Learning 

Achievement Through Students’ Learning Efforts,” CENDEKIA: Jurnal Ilmu Sosial, Bahasa dan Pendidikan 

4, no. 1 (2024): 232–244, https://prin.or.id/index.php/cendikia/article/view/2510. 
7 John W. Creswell dan Cheryl Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches, Edisi 4. (Thousand Oaks CA: Sage Publications, 2018). 



Jimi Harianto, Dinda Mufida, Reni Aryani, Zahra Saputri:  
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|20 

prinsip normatif, dan praktik implementasi yang telah didokumentasikan dalam berbagai 

sumber akademik, sehingga memberikan landasan yang komprehensif untuk analisis kritis 

dan sintesis konseptual. 

Prosedur penelitian diawali dengan tahap pengumpulan data melalui penelusuran 

literatur sistematis yang dilakukan secara bertahap. Sumber data mencakup bahan primer 

seperti buku-buku teks pendidikan Islam, artikel jurnal ilmiah, disertasi, dan dokumen 

kebijakan pendidikan, serta sumber sekunder berupa tinjauan literatur dan analisis 

konseptual terkait tema penelitian. Untuk memastikan kualitas dan relevansi sumber, 

diterapkan kriteria inklusi yang ketat: (1) publikasi dalam rentang waktu 2019-2024 untuk 

memastikan kemutakhiran; (2) relevansi tematik dengan fokus integrasi ilmu-spiritualitas 

dalam pendidikan tinggi; (3) reputasi akademik sumber (jurnal terindeks Scopus/SINTA, 

buku dari penerbit bereputasi); dan (4) ketersediaan akses lengkap terhadap teks.8 

Penelusuran dilakukan melalui basis data akademik utama seperti Google Scholar, Crossref, 

DOAJ, ScienceDirect, dan portal jurnal nasional seperti Garuda Kemdikbud dengan 

kombinasi kata kunci strategis termasuk “integration of science and spirituality in Islamic 

education,” “curriculum integration in higher education,” dan “value-based pedagogy in 

Islamic studies.” 

Analisis data dilakukan mengikuti model analisis tematik interaktif Miles, 

Huberman, dan Saldana yang diadaptasi untuk konteks studi literatur.9 Pada tahap reduksi 

data, literatur yang terkumpul diseleksi melalui proses screening berlapis berdasarkan 

kriteria inklusi, kemudian dilakukan pengkodean tematik (thematic coding) untuk 

mengidentifikasi konsep-konsep inti. Misalnya, teks yang membahas penyisipan nilai as-

sidq (kejujuran) dalam pendidikan kedokteran dikodekan sebagai “integrasi nilai etika dalam 

ilmu profesi,” sedangkan pembahasan tentang kurikulum interdisipliner agama-sains 

dikelompokkan dalam tema “desain kurikulum integratif.” Proses reduksi ini menghasilkan 

kumpulan tema awal yang menjadi fondasi analisis lebih lanjut. 

Tahap penyajian data dilakukan dengan menyusun temuan dalam format matriks 

tematik yang memvisualisasikan hubungan antarkonsep dan pola perkembangan pemikiran. 

Penyajian ini memungkinkan identifikasi pola utama seperti (1) pendekatan struktural dalam 

desain kurikulum, (2) metode pedagogis berbasis nilai, dan (3) strategi pembangunan kultur 

 
8 Yu Xiao dan Maria Watson, “Guidance on Conducting a Systematic Literature Review,” Journal of 

Planning Education and Research 39, no. 1 (2017): 93–112, 

https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/0739456X17723971. 
9 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, dan Johnny Saldana, Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook, Cet. 3. (California: SAGE Publications, 2014). 



MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 4, No. 1, Januari 2026 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|21 

kampus yang mendukung internalisasi spiritualitas.10 Matriks ini juga membantu dalam 

memetakan perkembangan wacana integrasi ilmu dari berbagai perspektif teoretis dan 

konteks implementasi. 

Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi, di mana pola-pola yang 

teridentifikasi dianalisis secara kritis untuk merumuskan sintesis konseptual dan model 

integratif. Untuk memastikan validitas temuan, diterapkan strategi triangulasi sumber 

dengan membandingkan interpretasi data dari berbagai jenis literatur (jurnal, buku, dokumen 

kebijakan) dan melakukan cross-check antarreferensi.11 Proses verifikasi ini dilakukan 

secara iteratif hingga mencapai saturasi tematik, di mana penambahan sumber baru tidak lagi 

menghasilkan tema atau konsep substantif baru. 

Penggunaan metode studi literatur kualitatif dalam penelitian ini memberikan 

beberapa keunggulan substantif. Pertama, memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap 

konstruksi teoretis integrasi ilmu-spiritualitas dari berbagai perspektif pemikiran. Kedua, 

memfasilitasi analisis kritis terhadap perkembangan konseptual dan pola implementasi 

dalam konteks pendidikan tinggi Islam. Ketiga, memberikan dasar empiris sekunder yang 

kaya untuk perumusan model konseptual tanpa perlu pengumpulan data primer. Namun, 

peneliti menyadari keterbatasan metode ini, terutama dalam hal kedalaman kontekstual 

implementasi di lapangan, sehingga temuan penelitian lebih bersifat konseptual-teoretis 

daripada deskriptif-empiris. 

Melalui prosedur yang sistematis dan kritis ini, penelitian ini bertujuan menghasilkan 

kontribusi akademik berupa sintesis konseptual yang koheren tentang integrasi ilmu-

spiritualitas dalam PAI dan kerangka model operasional yang dapat diadaptasi dalam 

berbagai konteks pendidikan tinggi. Pendekatan metodologis ini diharapkan dapat 

memberikan landasan analitis yang rigor untuk pengembangan wacana pendidikan Islam 

yang lebih integratif dan kontekstual. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil  

Penelitian ini menyusun peta konsep melalui studi literatur terhadap 30 sumber yang 

dipilih berdasarkan kriteria: (1) Kredibilitas Penulis, yakni karya dari pemikir atau akademisi 

 
10 Rizal Fathurrohman, Mahmud Arif, dan Sangkot Sirait, “Concept and Implementation of Islamic 

Education in Islamic Education Institutions in Indonesia,” DAYAH: Journal of Islamic Education 6, no. 1 

(2023): 114–129, https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/JIE/article/view/16356. 
11 Creswell dan Cheryl Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. 



Jimi Harianto, Dinda Mufida, Reni Aryani, Zahra Saputri:  
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|22 

yang diakui dalam bidang integrasi ilmu, pendidikan Islam, atau studi agama; (2) Relevansi 

Topik, yaitu sumber yang secara eksplisit membahas integrasi ilmu, nilai spiritual, dan/atau 

Pendidikan Agama Islam di perguruan tinggi; (3) Keragaman Perspektif, untuk 

merepresentasikan spektrum pemikiran dari pendekatan filosofis-epistemologis hingga 

aplikasi praktis-kurikuler; serta (4) Aktualitas, dengan prioritas pada karya terbitan 10-15 

tahun terakhir, meski tetap menyertakan karya seminal yang membentuk fondasi wacana. 

Berdasarkan analisis terhadap sumber-sumber terpilih, temuan diklasifikasikan ke 

dalam empat tema utama seperti tertera pada Tabel 1. Analisis lebih lanjut mengungkap 

perkembangan wacana integrasi ilmu dan nilai spiritual dalam PAI di Indonesia yang dapat 

dipetakan ke dalam tiga gelombang pemikiran. 

Tabel 1. Sintesis Hasil Studi Literatur tentang Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

dalam PAI di Perguruan Tinggi 

No. 
Penulis 

(Tahun) 

Judul 

(Disingkat) 

Fokus 

Kajian 

Temuan/Konsep 

Kunci 
Tema 

1 Abuddin 

Nata 

(2020)  

Integrasi Ilmu 

dan Agama  

Filsafat & 

Paradigma  

Integrasi 

bersifat organik-

tauhid; ilmu umum 

dan agama berasal 

dari sumber yang 

sama (Allah SWT).  

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi  

2 Azyumar

di Azra 

(2012)  

Pendidikan 

Islam: Tradisi 

dan 

Modernisasi  

Sejarah & 

Kontekstual

isasi  

Menekankan 

rekonstruksi tradisi 

integrasi ilmuan 

Muslim klasik (Ibnu 

Sina, Al-Khawarizmi) 

ke dalam konteks 

kekinian.  

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi  

3 Wan 

Mohd 

Nor 

(2018)  

Islamization 

of Knowledge 

Epistemolog

i  

Mengkritik 

sekularisasi ilmu; 

menawarkan 

Islamisasi sebagai 

kerangka integrasi 

berbasis tauhid.  

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi 

4 Kuntowij

oyo 

(2006)  

Islam sebagai 

Ilmu 

Epistemolog

i 

Mengusung paradigm

a Ilmu Sosial 

Profetik yang 

mengintegrasikan 

dimensi humanisasi, 

liberasi, dan 

transendensi.  

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi 

5 Amin 

Abdullah 

(2020)  

Religion, 

Science, and 

Integration  

Filsafat 

Ilmu 

Mengusung pendekata

n interkoneksitas 

(network) untuk 

menghubungkan teks 

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi  



MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 4, No. 1, Januari 2026 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|23 

No. 
Penulis 

(Tahun) 

Judul 

(Disingkat) 

Fokus 

Kajian 

Temuan/Konsep 

Kunci 
Tema 

wahyu (naqli) dan 

realitas empiris (aqli).  

6 Syed 

Naquib 

Al-Attas 

(2014)  

The Concept 

of Education 

in Islam  

Filsafat 

Pendidikan  

Tujuan akhir 

pendidikan 

adalah pembentukan 

manusia adab (insan 

adabi) yang mengenal 

Tuhan dan tanggung 

jawabnya di dunia.  

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi  

7 M. 

Dawam 

Rahardjo 

(2017)  

Integrasi 

Sains dan 

Spiritualitas  

Sains & 

Agama  

Integrasi diperlukan 

untuk mengatasi krisis 

makna dalam sains 

modern yang 

positivistik.  

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi  

8 Isma’il 

Raji al-

Faruqi 

(1995)  

Islamization 

of Knowledge 

Metodologi Menyusun panduan 

kerja (working 

plan) Islamiisasi ilmu 

yang sistematis untuk 

semua disiplin.  

Model & 

Strategi 

Kurikulum  

9 Abdul 

Hamid 

(2021) 

Model 

Kurikulum 

Integratif  

Desain 

Kurikulum  

Merumuskan model 

matriks 

integrasi dengan 

variasi tingkat: 

infusion, correlation, 

hingga reconstruction.  

Model & 

Strategi 

Kurikulum 

10 Siti 

Mujiatun 

(2022) 

PAI di PT 

Umum 

Implementa

si 

Kurikulum 

PAI di PT Umum 

masih terisolasi; perlu 

model embedded 

values dalam mata 

kuliah umum. 

Model & 

Strategi 

Kurikulum 

11 Muhaimi

n (2019) 

Pengembanga

n Kurikulum 

PAI 

Pengemban

gan 

Kurikulum 

Mengusung pendekata

n rekonstruksi 

sosial dalam 

kurikulum PAI untuk 

menjawab masalah 

kontemporer. 

Model & 

Strategi 

Kurikulum 

12 Rohmat 

(2020) 

Pendekatan 

Integratif di 

UIN 

Studi Kasus Pembelajaran 

integratif 

meningkatkan motivas

i religius dan etika 

akademik mahasiswa 

secara signifikan. 

Implementa

si & 

Dampak 

13 Yusuf & 

Hidayat 

(2021) 

Integrasi 

Nilai Spiritual 

Studi 

Empiris 

Integrasi nilai spiritual 

memperkuat tanggung 

jawab 

sosial dan kepekaan 

moral mahasiswa. 

Implementa

si & 

Dampak 



Jimi Harianto, Dinda Mufida, Reni Aryani, Zahra Saputri:  
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|24 

No. 
Penulis 

(Tahun) 

Judul 

(Disingkat) 

Fokus 

Kajian 

Temuan/Konsep 

Kunci 
Tema 

14 Nasir & 

Hasanah 

(2022) 

Dampak 

terhadap 

Budaya 

Akademik 

Studi Kasus Integrasi 

menumbuhkan budaya 

akademik 

religious yang ditandai 

kejujuran, kerjasama, 

dan etos belajar tinggi. 

Implementa

si & 

Dampak 

15 Bamban

g S. 

(2023) 

Problem 

Based 

Learning 

(PBL) 

Bermuatan 

Nilai 

Metode 

Pembelajara

n 

PBL kontekstual yang 

menyertakan analisis 

nilai agama efektif 

meningkatkan daya 

kritis dan moral 

reasoning. 

Model & 

Strategi 

Kurikulum 

16 Husniyat

us 

Salamah 

(2020) 

Pedagogi 

Reflektif-

Spiritual 

Metodologi 

Pengajaran 

Mengembangkan mod

el pedagogi 

reflektif yang 

menghubungkan 

materi kuliah dengan 

perenungan spiritual 

mahasiswa. 

Model & 

Strategi 

Kurikulum 

17 Zainudin 

H. 

(2019) 

Evaluasi 

Pembelajaran 

Holistik 

Asesmen Menyusun rubrik 

penilaian holistik yang 

mengukur capaian 

kognitif, afektif 

(spiritual), dan 

psikomotor.  

Model & 

Strategi 

Kurikulum 

18 Tim 

Litbang 

Kemena

g RI 

(2021)  

Modul PAI 

Integratif  

Bahan Ajar Telah 

mengembangkan 

modul pilot PAI yang 

terintegrasi dengan isu 

sains, lingkungan, dan 

digital.  

Implementa

si & 

Dampak  

19 Hasan 

Langgul

ung 

(2004)  

Manusia dan 

Pendidikan 

Psikologi 

Pendidikan  

Basis integrasi ada 

pada fitrah 

manusia yang 

membutuhkan 

keseimbangan akal 

dan kalbu.  

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi  

20 Fazlur 

Rahman 

(2000) 

Islam and 

Modernity 

Hermeneuti

ka Al-

Qur'an 

Metode double 

movement sebagai alat 

untuk 

mengintegrasikan nilai 

universal Al-Qur'an 

dengan problem 

keilmuan modern.  

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi  

21 Abdullah 

Saeed 

(2008) 

The Qur'an: 

An 

Introduction 

Hermeneuti

ka 

Kontekstual 

Penafsiran kontekstual 

memungkinkan nilai 

spiritual Al-Qur'an 

berdialog langsung 

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi 



MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 4, No. 1, Januari 2026 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|25 

No. 
Penulis 

(Tahun) 

Judul 

(Disingkat) 

Fokus 

Kajian 

Temuan/Konsep 

Kunci 
Tema 

dengan isu-isu 

kontemporer. 

22 Haidar 

Bagir 

(2017) 

Semesta Cinta Tasawuf & 

Sains 

Integrasi melalui 

pendekatan sains yang 

tercerahkan (illuminat

ed science) yang 

melihat alam sebagai 

ayat Tuhan. 

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi 

23 Agus P. 

(2023) 

Integrasi di 

PT 

Keagamaan 

vs PT Umum 

Studi 

Komparatif 

Integrasi di PT 

Keagamaan lebih pada 

level paradigma, 

sedangkan di PT 

Umum lebih pada 

level aplikasi nilai. 

Implementa

si & 

Dampak 

24 Muhaem

in (2018) 

Peran Dosen 

PAI 

Studi 

Kualitatif 

Kompetensi dan 

paradigma 

dosen menjadi faktor 

kunci utama dalam 

keberhasilan integrasi. 

Implementa

si & 

Dampak 

25 Tim 

Peneliti 

UGM 

(2022) 

Sinergi UKM 

Kerohanian 

Kultur 

Kampus 

Aktivitas UKM 

Kerohanian 

Islam dapat 

menjadi laboratorium 

aplikatif untuk 

menginternalisasi nilai 

spiritual. 

Implementa

si & 

Dampak 

26 Komarud

din 

Hidayat 

(2015) 

Memaknai 

Sekularisasi 

Analisis 

Sosial 

Integrasi harus mampu 

menjawab 

tantangan sekularisasi 

praktis dalam 

kehidupan kampus. 

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi 

27 Nurcholi

sh 

Madjid 

(2000) 

Islam, 

Doktrin, dan 

Peradaban 

Teologi & 

Peradaban 

Konsep tauhid sebagai 

dasar integrasi yang 

melahirkan pandangan 

dunia (worldview) 

yang utuh. 

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi 

28 Nasarud

din Umar 

(2019) 

Spiritualitas 

Intelektual 

Tasawuf 

Akademik 

Menggagas spiritualita

s intelektual sebagai 

kondisi dimana 

pencarian ilmu adalah 

bagian dari ibadah dan 

pendakian spiritual. 

Paradigma 

& 

Epistemolo

gi 

29 Amany 

Lubis 

(2021) 

Integrasi 

melalui Riset 

Metodologi 

Riset 

Riset multidisiplin 

yang mengangkat isu 

umat 

menjadi jembatan 

operasional integrasi 

ilmu dan agama.  

Model & 

Strategi 

Kurikulum 



Jimi Harianto, Dinda Mufida, Reni Aryani, Zahra Saputri:  
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|26 

No. 
Penulis 

(Tahun) 

Judul 

(Disingkat) 

Fokus 

Kajian 

Temuan/Konsep 

Kunci 
Tema 

30 M. 

Arskal 

Salim 

(2018)  

Pendidikan 

Tinggi Islam 

di Indonesia  

Kebijakan 

Pendidikan  

Menganalisis kebijaka

n institusional (SK 

Rektor, Kurikulum) 

yang mendorong atau 

menghambat integrasi.  

Implementa

si & 

Dampak  

 

Gelombang Paradigmatik-Epistemologis (didominasi sumber Tema 1): Gelombang 

ini, yang marak dari akhir abad ke-20 hingga awal 2000-an, fokus pada pembongkaran 

sekularisasi ilmu dan pembangunan fondasi filosofis. Pemikir seperti Al-Attas, Al-Faruqi, 

dan Kuntowijoyo menawarkan kerangka besar (Islamisasi Ilmu, Ilmu Sosial Profetik) 

sebagai respons terhadap dikotomi ilmu.  

Gelombang Operasional-Kurikuler (tercermin dalam sumber Tema 2): Sebagai 

derivasi dari gelombang pertama, fokus bergeser ke penerjemahan paradigma ke dalam 

desain kurikulum, model pembelajaran, dan strategi asesmen. Karya-karya seperti Abdul 

Hamid dan Bambang S. menawarkan model matriks integrasi dan metode pembelajaran yang 

mengakomodasi nilai.  

Gelombang Implementasi-Kontekstual (tercermin dalam sumber Tema 3 dan 4): 

Gelombang terkini lebih menekankan pada studi empiris penerapan integrasi, analisis faktor 

pendukung/penghambat (peran dosen, kebijakan kampus), serta adaptasi dengan tantangan 

kekinian (era digital, isu lingkungan). Studi Rohmat dan Tim Peneliti UGM merupakan 

contohnya.  

Membaca Celah dalam Tiga Gelombang: Dari Wacana ke Aksi Kolaboratif 

 Analisis kritis penulis terhadap peta tiga gelombang tersebut mengidentifikasi 

sebuah missing link: ketiga gelombang seringkali berjalan paralel tanpa sinergi yang kuat. 

Wacana paradigmatik (Gelombang 1) kerap terlalu abstrak bagi praktisi di lapangan, 

sementara inovasi kurikuler (Gelombang 2) dan temuan empiris (Gelombang 3) kadang 

kehilangan fondasi filosofis yang kokoh. Selain itu, banyak model yang diusulkan masih 

bersifat partial, berfokus hanya pada satu aspek (kurikulum, pedagogi, atau kegiatan 

kampus) tanpa kerangka pemersatu yang aplikatif. Celah inilah yang mendorong perlunya 

sebuah model integratif yang mampu merajut ketiga level tersebut secara sinergis.  

Sebagai kontribusi analitis, penelitian ini mengusulkan Model Integrasi Tiga 

Poros yang dirancang untuk menjembatani celah antara paradigma, desain, dan praktik. 

Model ini menegaskan bahwa integrasi yang efektif hanya dapat terwujud melalui 

sinkronisasi dan penguatan simultan dari tiga poros berikut:  



MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 4, No. 1, Januari 2026 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|27 

Poros Paradigma dan Kebijakan: Poros ini menjadi fondasi yang harus dibangun 

melalui sosialisasi worldview integratif (tauhid, interkoneksitas) kepada seluruh pemangku 

kepentingan, terutama pimpinan fakultas dan universitas. Komitmen ini harus diterjemahkan 

dalam kebijakan nyata seperti alokasi sumber daya, sistem rekrutmen dan penghargaan bagi 

dosen yang mengembangkan pembelajaran integratif, serta kurikulum institusional yang 

memayungi. 

Poros Kurikulum dan Pedagogi: Poros ini adalah engine operasionalisasi. Ia tidak 

hanya mencakup penyusunan silabus yang menginfusikan nilai (infusion) atau mata kuliah 

terintegrasi (correlation), tetapi lebih penting lagi pada penerapan metode pembelajaran 

(seperti PBL bermuatan nilai, pedagogi reflektif-spiritual) dan sistem asesmen holistik yang 

mampu mengukur dampak pada ranah spiritual dan etika. Poros Kultur dan Komunitas 

Kampus: Poros ini berfungsi sebagai ecosystem pendukung. Integrasi harus melampaui 

ruang kelas formal dengan memanfaatkan dan memperkuat aktivitas non-akademik seperti 

UKM kerohanian, diskusi tematik, proyek sosial mahasiswa, dan penciptaan lingkungan 

kampus yang merefleksikan nilai-nilai integritas dan spiritualitas. Kekuatan model ini 

terletak pada prinsip sinerji dan mutual reinforcement. Sebuah inovasi pedagogi (Poros 2) 

akan lebih efektif jika didukung oleh kebijakan kampus (Poros 1) dan hidup dalam kultur 

akademik yang kondusif (Poros 3). Sebaliknya, kebijakan tanpa implementasi kurikuler yang 

kreatif dan partisipasi komunitas akan menjadi wacana kosong.  

Sebagai studi literatur, klaim kontribusi model ini bersifat konseptual-teoritis. 

Namun, model Tiga Poros menawarkan implikasi yang signifikan bagi penguatan karakter 

mahasiswa di era digital. Era digital ditandai oleh banjir informasi, individualisme, dan 

kerentanan terhadap disorientasi nilai. Model ini memberikan kerangka untuk: 

Mengatasi Fragmentasi Pengetahuan: Dengan mengaitkan ilmu profesi dengan 

kerangka makna yang lebih besar (Poros 1), mahasiswa dibantu menyusun worldview yang 

koheren. Mengasah Moral Reasoning dalam Konteks Nyata: Melalui metode pembelajaran 

di Poros 2, mahasiswa berlatih menerapkan pertimbangan etika-spiritual dalam analisis 

kasus kompleks, termasuk isu-isu digital seperti etika bermedia, privasi data, dan hoaks. 

Membangun Komunitas Bermakna (Meaningful Community): Poros 3 menciptakan ruang 

bagi internalisasi nilai melalui interaksi dan praktik sosial, yang merupakan penangkal 

terhadap isolasi dan radikalisasi di dunia maya. 

Dengan demikian, Model Tiga Poros bukan sekadar strategi administratif, melainkan 

sebuah kerangka ekosistem pendidikan yang berpotensi membentuk mahasiswa yang tidak 

hanya cakap secara intelektual tetapi juga memiliki ketangguhan spiritual dan moral untuk 



Jimi Harianto, Dinda Mufida, Reni Aryani, Zahra Saputri:  
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|28 

navigasi kehidupan di era digital. Validasi dan penyempurnaan lebih lanjut terhadap model 

ini tentu memerlukan penelitian implementatif di lapangan sebagai langkah advansi 

akademik selanjutnya. 

Pembahasan 

Analisis sintesis literatur mengonfirmasi perkembangan wacana integrasi ilmu dan 

nilai spiritual dalam tiga fase dominan:12 (1) paradigmatik-epistemologis, yang membangun 

landasan filosofis dan kritik terhadap sekularisasi ilmu; (2) kontekstualisasi metodologis, 

yang menerjemahkan paradigma ke dalam metode seperti interkoneksitas dan ilmu sosial 

profetik;13 dan (3) implementasi-aplikatif, yang didominasi studi empiris mikro terkait 

kurikulum dan pembelajaran di Indonesia.14 Analisis kritis penulis, bagaimanapun, 

mengidentifikasi bahwa perkembangan ini sering berjalan secara linear dan terfragmentasi, 

menciptakan kesenjangan antara wacana konseptual tingkat tinggi dengan kompleksitas 

implementasi di tingkat institusi dan ruang kelas. Sebagaimana dikemukakan oleh Arskal 

Salim, tantangan integrasi sering terletak pada kebijakan dan kultur institusional yang tidak 

selaras dengan ide-ide paradigmatik. Kontribusi analitis utama dari penelitian ini adalah 

dengan membaca ketiga gelombang bukan sebagai tahapan berurutan, melainkan 

sebagai elemen sistemik yang harus disinergikan secara simultan.15 Celah utama terletak 

pada kurangnya kerangka yang secara eksplisit mengaitkan dan menselaraskan ketiga level 

paradigma, desain kurikulum-pedagogi, dan ekosistem kebijakan-kultur dalam satu model 

koheren yang dapat diadopsi oleh perguruan tinggi dengan konteks berbeda. 

Sebagai respons terhadap celah tersebut, penelitian ini mengajukan Model Integrasi 

Tiga Poros sebagai kerangka sintetik dan aplikatif. Model ini mengembangkan dan 

mengonsolidasikan pemikiran sebelumnya dengan menegaskan bahwa integrasi yang 

berkelanjutan memerlukan penguatan dan interkoneksi tiga poros secara simultan (lihat 

Gambar 1):  

 

 
12 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006). 
13 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu : Epistemologi, Metodologi, dan Etika, Edisi 2. (Yogyakarta: 

Tiara Wacana, 2007). 
14 Risa Afriani, Fadriati, dan Nur Azizah, “Analisis Materi Ajar PAI Integratif di Perguruan Tinggi 

Umum,” Tabyin: Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (2024): 143–158, https://e-journal.stai-

iu.ac.id/index.php/tabyin/id/article/view/610. 
15 Amiruddin, “Dinamika Lembaga Pendidikan Tinggi Islam di Indonesia,” MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu 

Keislaman 41, no. 1 (2017): 98–117, 

https://jurnalmiqotojs.uinsu.ac.id/index.php/jurnalmiqot/article/view/314. 



MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 4, No. 1, Januari 2026 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|29 

Gambar 1. Model Operasional Integrasi Tiga Poros (The Three-Pillar Integration 

Model) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Poros 1: Kurikulum dan Pedagogi Integratif.  Ini adalah engine operasional yang 

harus bergerak melampaui model “aditif”. Model ini mengusulkan pendekatan berjenjang 

dan kontekstual, selaras dengan gagasan Hamid tentang matriks integrasi, namun 

diperluas:16 dari infusi nilai dalam bahan ajar, pendekatan interkonektif menggunakan 

metode seperti Problem-Based Learning (PBL) bermuatan nilai untuk analisis masalah riil, 

hingga rekonstruksi paradigmatik melalui mata kuliah yang membangun worldview 

integratif.17 

Poros 2: Kultur dan Ekosistem Kampus.  Poros ini berfungsi sebagai soil atau 

lingkungan penunjang yang memperkuat internalisasi nilai di luar kelas. Model ini 

mengadopsi dan memperkuat temuan studi mengenai pentingnya peran UKM kerohanian 

dan komunitas akademik, dengan menekankan transformasinya menjadi laboratorium aksi 

sosial-intelektual dan pemanfaatan ruang digital kampus untuk membangun komunitas 

reflektif, sehingga menciptakan lingkungan yang konsisten dan memberdayakan.18 

Poros 3: Kebijakan dan Kepemimpinan Institusi.  Poros ini merupakan roof yang 

memberikan legitimasi, kerangka, dan sumber daya. Tanpa kebijakan yang visioner seperti 

sistem rekrutmen dan pengembangan dosen yang menginternalisasi komitmen integrasi,19 

 
16 Faiz Abdullah, Hamdan Adib, dan M. Misbah, “Pengembangan Kurikulum PAI Berbasis Integratif 

Inklusif,” Eduprof: Islamic Education Journal 3, no. 2 (2021): 165–182, 

https://journal.ljpi.bbc.ac.id/eduprof/article/view/91. 
17 Naailaah Anggya Putri, Aqila Hasna Yunia, dan Suyuti, “Efektivitas Model Problem Based 

Learning dalam Meningkatkan Kemampuan Berpikir Kritis Siswa,” JIPM: Jurnal Ilmiah Penelitian 

Mahasiswa 3, no. 4 (2025): 592–602, 

https://ejurnal.kampusakademik.my.id/index.php/jipm/article/view/1142. 
18 Muhammad Ainun Najib, “Implementasi Kegiatan Kerohanian dalam Menunjang Kecerdasan 

Spiritual (Spiritual Quotient) dan Kecerdasan Intelektual (Intelligence Quotient) Siswa di MTsN 6 Sleman” 

(Universitas Islam Indonesia, 2023). 
19 Admin Prodi PAI, “Penguatan Peran Dosen dalam Studi Islam Transformatif: Integrasi Ilmu, 

Spiritualitas dan Keummatan,” UMSURA: Universitas Muhammadiyah Surabaya, last modified 2025, 



Jimi Harianto, Dinda Mufida, Reni Aryani, Zahra Saputri:  
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|30 

sistem penilaian kinerja yang holistik, dan pedoman kurikulum institusional yang jelas, 

inisiatif integrasi akan tetap bersifat sukarela dan sporadis, seperti yang diidentifikasi dalam 

analisis kebijakan oleh Amiruddin.20 Keunggulan model ini adalah sifatnya yang sinergistik 

dan saling bergantung, mengatasi kelemahan pendekatan parsial. Sebuah inovasi pedagogi 

(Poros 1) akan jauh lebih efektif jika didukung oleh kebijakan kampus yang mendorong 

(Poros 3) dan hidup dalam kultur akademik yang kondusif (Poros 2).  

Sebagai studi literatur, klaim kontribusi model ini adalah pada tataran konseptual dan 

proposisional. Namun, Model Tiga Poros dirancang dengan mempertimbangkan tantangan 

spesifik pembentukan karakter di era digital, sehingga menawarkan implikasi teoretis yang 

relevan: 

• Membangun Ethical Framework untuk Literasi Digital: Poros 1 (Pedagogi Integratif) 

menyediakan kerangka konseptual untuk mengaitkan keterampilan teknis literasi 

digital dengan kerangka nilai normatif Islam, seperti integritas (amanah) dan 

kebenaran (siddiq). Hal ini sejalan dengan seruan untuk pendidikan yang menjawab 

tantangan sekularisasi praktis termasuk di ruang digital.21 

• Mengontekstualisasikan Spiritualitas dalam Ruang Digital: Poros 2 (Kultur Kampus) 

menawarkan konsep pemanfaatan platform digital kampus tidak hanya untuk 

transaksi informasi, tetapi untuk membangun komunitas bermakna (meaningful 

community) yang reflektif dan dialogis. Konsep ini berpotensi mengatasi isolasi dan 

menyediakan ruang untuk menemukan makna, merespons tantangan kesehatan 

mental generasi digital dengan pendekatan yang terintegrasi dalam ekosistem 

akademik. 

• Menginstitusionalkan Pendidikan Karakter Holistik: Poros 3 (Kebijakan) menggeser 

pendidikan karakter dari program add-on menjadi bagian terstruktur dari DNA 

institusi. Implikasi konseptualnya adalah menciptakan keberlanjutan 

institusional untuk pendidikan karakter, sebagaimana diperlukan dalam membentuk 

budaya akademik religius yang lebih permanen melampaui keberhasilan proyek-

proyek temporer.22 

 
https://pai.fsip.um-surabaya.ac.id/homepage/news_article?slug=penguatan-peran-dosen-dalam-studi-islam-

transformatif-integrasi-ilmu-spiritualitas-dan-keummatan-1. 
20 Amiruddin, “Dinamika Lembaga Pendidikan Tinggi Islam di Indonesia.” 
21 M. Faisol Zahwa, “Sekularisasi dan Implikasinya dalam Pendidikan dan Politik di Indonesia,” 

Indonesian Journal of Islamic and Social Science 3, no. 1 (2025): 93–107, https://ejournal.iai-

almuslimaceh.ac.id/IJISS/article/view/140. 
22 Aidil Ridwan Daulay dan Salminawati, “Integrasi Ilmu Agama dan Sains terhadap Pendidikan Islam 

di Era Modern,” Journal of Social Research 1, no. 3 (2022): 717–724, 

https://ijsr.internationaljournallabs.com/index.php/ijsr/article/view/75. 



MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 4, No. 1, Januari 2026 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|31 

Dengan demikian, model ini berpotensi berfungsi sebagai blueprint konseptual untuk 

mereformasi ekosistem pendidikan tinggi agar lebih koheren dan responsif. Model ini 

menyediakan struktur untuk mensinergikan wacana filosofis (Gelombang 1), inovasi 

kurikuler-pedagogis (Gelombang 2), dan strategi kelembagaan (sebagaimana diisyaratkan 

dalam Gelombang 3). Validasi empiris dan penyempurnaan model ini tentu memerlukan 

penelitian implementatif lanjutan, namun sebagai sintesis literatur, kontribusinya terletak 

pada penyediaan kerangka sistematis yang secara eksplisit dirancang untuk mengatasi 

fragmentasi dan menjembatani kesenjangan antara teori dan praksis dalam integrasi ilmu dan 

nilai spiritual di perguruan tinggi. 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan analisis studi literatur, penelitian ini menegaskan bahwa Pendidikan 

Agama Islam di perguruan tinggi masih menghadapi persoalan mendasar berupa dikotomi 

antara penguasaan ilmu empiris dan pembinaan nilai spiritual, yang berdampak pada 

lemahnya peran PAI sebagai fondasi etis dan paradigmatik bagi mahasiswa lintas disiplin. 

Temuan kajian literatur menunjukkan bahwa meskipun wacana integrasi ilmu dan agama 

telah berkembang luas, implementasinya masih terfragmentasi dan belum membentuk 

ekosistem pendidikan tinggi yang koheren. Kondisi ini menjawab masalah penelitian bahwa 

PAI belum sepenuhnya mampu berfungsi sebagai paradigma payung yang memberi makna, 

arah, dan tanggung jawab moral terhadap pengembangan ilmu dan profesi. Oleh karena itu, 

integrasi ilmu dan spiritualitas perlu dipahami sebagai kebutuhan strategis, bukan sekadar 

pelengkap kurikuler. 

Sintesis hasil penelitian mengungkap bahwa pengembangan model integrasi yang 

efektif menuntut sinergi antara fondasi paradigmatik, desain kurikulum-pedagogi, serta 

kebijakan dan kultur institusi. Model Integrasi Tiga Poros yang dirumuskan menunjukkan 

bahwa integrasi tidak dapat berjalan optimal apabila hanya bertumpu pada inovasi 

pembelajaran di kelas tanpa dukungan kebijakan dan ekosistem kampus yang kondusif. 

Kerangka ini menjawab rumusan masalah penelitian dengan menawarkan model aplikatif 

yang menghubungkan paradigma tauhid dan interkoneksitas ilmu, strategi pedagogi berbasis 

nilai, serta pembangunan kultur akademik yang mendukung internalisasi spiritualitas. 

Dengan pendekatan tersebut, PAI berpotensi berperan sebagai penggerak pembentukan 

kesadaran etis, spiritual, dan sosial mahasiswa secara berkelanjutan. 

Penelitian ini menegaskan bahwa integrasi ilmu dan nilai spiritual melalui PAI 

memiliki relevansi kuat untuk menjawab tantangan pendidikan tinggi di era digital yang 



Jimi Harianto, Dinda Mufida, Reni Aryani, Zahra Saputri:  
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi: Integrasi Ilmu dan Nilai Spiritual 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|32 

ditandai oleh kompleksitas moral, disrupsi teknologi, dan krisis makna. Model yang 

diusulkan memberikan arah konseptual bagi perguruan tinggi untuk mengatasi fragmentasi 

pengetahuan, menguatkan kemampuan pengambilan keputusan etis, serta membangun 

komunitas akademik yang reflektif dan bertanggung jawab sosial. Kontribusi utama 

penelitian ini terletak pada penyediaan kerangka konseptual yang sistematis dan komunikatif 

bagi pengembangan kebijakan, kurikulum, dan praktik pembelajaran PAI yang integratif. 

Meskipun bersifat konseptual, temuan ini membuka ruang bagi penelitian lanjutan berbasis 

implementasi untuk menguji efektivitas model secara empiris pada berbagai konteks 

perguruan tinggi di Indonesia. 

 

REFERENSI 

Abdullah, Faiz, Hamdan Adib, dan M. Misbah. “Pengembangan Kurikulum PAI Berbasis 

Integratif Inklusif.” Eduprof: Islamic Education Journal 3, no. 2 (2021): 165–182. 

https://journal.ljpi.bbc.ac.id/eduprof/article/view/91. 

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006. 

Admin Prodi PAI. “Penguatan Peran Dosen dalam Studi Islam Transformatif: Integrasi Ilmu, 

Spiritualitas dan Keummatan.” UMSURA: Universitas Muhammadiyah Surabaya. 

Last modified 2025. https://pai.fsip.um-

surabaya.ac.id/homepage/news_article?slug=penguatan-peran-dosen-dalam-studi-

islam-transformatif-integrasi-ilmu-spiritualitas-dan-keummatan-1. 

Afriani, Risa, Fadriati, dan Nur Azizah. “Analisis Materi Ajar PAI Integratif di Perguruan 

Tinggi Umum.” Tabyin: Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (2024): 143–158. https://e-

journal.stai-iu.ac.id/index.php/tabyin/id/article/view/610. 

Ali, Nur. “Integrating science and religion in the curriculum of Indonesian islamic higher 

education: A Case study of UIN Malang.” International Journal of Innovation, 

Creativity and Change 13, no. 9 (2020): 948–960. https://repository.uin-

malang.ac.id/6216. 

Amiruddin. “Dinamika Lembaga Pendidikan Tinggi Islam di Indonesia.” MIQOT: Jurnal 

Ilmu-ilmu Keislaman 41, no. 1 (2017): 98–117. 

https://jurnalmiqotojs.uinsu.ac.id/index.php/jurnalmiqot/article/view/314. 

Creswell, John W., dan Cheryl Poth. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches. Edisi 4. Thousand Oaks CA: Sage Publications, 2018. 

Daulay, Aidil Ridwan, dan Salminawati. “Integrasi Ilmu Agama dan Sains terhadap 

Pendidikan Islam di Era Modern.” Journal of Social Research 1, no. 3 (2022): 717–

724. https://ijsr.internationaljournallabs.com/index.php/ijsr/article/view/75. 

Elfarisyah, Diwani, Juliani, Dewi Agustin, Imelda Ariska, dan Sintia. “Islamic Religious 

Education Curriculum and Strengthening Religious Moderation in Indonesia.” 

JCGCS: Journal of Contemporary Gender and Child Studies 3, no. 1 (2024): 154–

164. https://zia-research.com/index.php/jcgcs/article/view/276. 



MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 4, No. 1, Januari 2026 

Copyright ©2026; MUTIARA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, e-ISSN 3025-1028|33 

Fathurrohman, Rizal, Mahmud Arif, dan Sangkot Sirait. “Concept and Implementation of 

Islamic Education in Islamic Education Institutions in Indonesia.” DAYAH: Journal 

of Islamic Education 6, no. 1 (2023): 114–129. https://jurnal.ar-

raniry.ac.id/index.php/JIE/article/view/16356. 

Kuntowijoyo. Islam sebagai Ilmu : Epistemologi, Metodologi, dan Etika. Edisi 2. 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, dan Johnny Saldana. Qualitative Data Analysis: 

A Methods Sourcebook. Cet. 3. California: SAGE Publications, 2014. 

Najib, Muhammad Ainun. “Implementasi Kegiatan Kerohanian dalam Menunjang 

Kecerdasan Spiritual (Spiritual Quotient) dan Kecerdasan Intelektual (Intelligence 

Quotient) Siswa di MTsN 6 Sleman.” Universitas Islam Indonesia, 2023. 

Nurjayanti, Deci Ririen, dan Susilawati. “The Effect Of Spiritual Quotient On Students’ 

Learning Achievement Through Students’ Learning Efforts.” CENDEKIA: Jurnal 

Ilmu Sosial, Bahasa dan Pendidikan 4, no. 1 (2024): 232–244. 

https://prin.or.id/index.php/cendikia/article/view/2510. 

Prima, Cahyudi, Isrun Abdurahman, Agus Salim, Muhammad Erihadiana, dan Mahmud. 

“Integration of the Merdeka Curriculum with Islamic Education Values in Pesantren 

Learning: A Case Study.” TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education 12, 

no. 2 (2025): 207–216. 

https://ejournal.upi.edu/index.php/tarbawy/article/view/92470. 

Putri, Naailaah Anggya, Aqila Hasna Yunia, dan Suyuti. “Efektivitas Model Problem Based 

Learning dalam Meningkatkan Kemampuan Berpikir Kritis Siswa.” JIPM: Jurnal 

Ilmiah Penelitian Mahasiswa 3, no. 4 (2025): 592–602. 

https://ejurnal.kampusakademik.my.id/index.php/jipm/article/view/1142. 

Rossidy, Imron, Ahmad Barizi, Abd Haris, dan Esa Nur Wahyuni. “The Concept and 

Implementation of Islamic Integrated Education at Ar-Rohmah Islamic Boarding 

School Hidayatullah Malang.” Didaktika Religia: Jurnal of Islamic Education 11, 

no. 1 (2023): 73–98. 

https://jurnalpascasarjana.iainkediri.ac.id/index.php/didaktika/article/view/3367. 

Sani, Akbar, dan Muh Wasith Achadi. “The Concept of Ta’dib Al-Attas and its Relevance 

to the Implementation of the ISMUBA Curriculum.” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam 8, no. 1 (2025): 50–66. 

https://jurnal.unissula.ac.id/index.php/tadibuna/article/view/47059. 

Xiao, Yu, dan Maria Watson. “Guidance on Conducting a Systematic Literature Review.” 

Journal of Planning Education and Research 39, no. 1 (2017): 93–112. 

https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/0739456X17723971. 

Zahwa, M. Faisol. “Sekularisasi dan Implikasinya dalam Pendidikan dan Politik di 

Indonesia.” Indonesian Journal of Islamic and Social Science 3, no. 1 (2025): 93–

107. https://ejournal.iai-almuslimaceh.ac.id/IJISS/article/view/140. 

 


